
OrtOdOxt kyrkOliv
Utgiven med välsignelse från H.E. Metropoliten Kyprianos av Oropos och Fili

Årgång 38 • 2025



ORTODOXT KYRKOLIV

Ortodoxt kyrkoliv utgives av Stockholms Ortodoxa stift som 
tillhör den Sanna (gammalkalendariska) Grekisk-Ortodoxa 
kyrkan. Vår kyrka har full kommunion med den Sanna 
Bulgarisk-Ortodoxa kyrkan under Biskop Photii av Triaditza 
och den Ryska utlandskyrkan under Metropolit Agathangel 
av New York och Östra Amerika.

Ansvarig utgivare: Fader Anders Åkerström
Bävernsgränd 18A6tr, 753 19 Uppsala, 
tel. 072-238 62 03 (endast kvällstid)
E-post: info@ortodoxakyrkan.se 
Hemsida: www.ortodoxakyrkan.se

Pris: Lösnummer 35:-. Medlemskap av församling inom 
stiftet innebär att man får Ortodoxt kyrkoliv utan att prenu-
merera. Om man vill penumerera på tidningen utan att vara 
medlem av församlingen insättes 80:- på Pg. 489 94 53-7.

Glöm inte att förnya Ditt medlemskap av församling inom 
stiftet (500:- per medlem över 18 år) eller betala Din prenu-
merationsavgift för icke-medlem (150:- per prenumeration).

Gåvor till Heliga Konstantin och Helenas kyrkofond för 
att bistå kyrkor inom Stockholms Ortodoxa stift insättes på 
Pg . 640 10 07-7

Gåvor och medlemskap av Heliga Konstantin och 
Helena Ortodoxa församling insättes på Pg. 489 94 
53-7 eller via Swish: 123 336 7505

Gåvor och medlemskap av �eotokos avsomnande - Upp-
sala grekisk-Ortodoxa församling insättes på Pg. 23 06 13-2

Gåvor till vårt kloster ”Stiftelsen Heliga Philothei 
Ortodoxa Kloster” insättes på Bankgiro 677-0242 eller via 
Swish: 123 1011634



Innehåll

L e d a r e . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

Met. Kyprianos 4 pastorala besök under 2025. . . . . . . . . .6

Mottagning av församling i Borås. . . . . . . . . . . . . . . . 8

Hur finner vi frid i våra sociala relationer?............9

Tacksamhet för halva svampen.... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .13

Den Heliga Treenighetens församling i Umeå............14

Teologisk afton i Vårberg................................16

Den rena tron: ett barns korstecken.................17

Praktiska tips från Arkimandrit Alexis..............19

Ungdomskonferens i England..................................19

Helige Alexander Jakobson den nye ryske martyren...21

Lärjungaskapets anda.............................................31

Förlåt oss INTE våra skulder.................................33

Nyutgivning av Psaltaren enligt Septuaginta..........34

�eodora Skog insomnat i Herren.................................35

Den andlige fadern och det andliga barnet: Kärlek och

frihet eller dominans och beroende?.............................39

Planer för nya ikonmålningar i Vårberg............46

Metropolit Kyprianos besök för 2026..................47



4

Ledare

När den Helige Athanasios Athoniten på 960-talet började uppföra 
Den stora Lavran – det första egentliga koinobitiska klostret på 

det Heliga Berget Athos – möttes han av kraftigt motstånd, inte främst 
tekniskt utan andligt och existentiellt.

Bröderna klagade över brist på mat och medel. Bygget avbröts �era 
gånger. Den Helige Athanasios själv började tvivla på om projektet verkli-
gen var Guds vilja. I hagiogra�n sägs uttryckligen att Athanasios fruktade 
att han byggde ”av mänsklig iver snarare än av gudomlig kallelse”.

I ett avgörande ögonblick gör Athanasios något anmärkningsvärt: 
han överger klostret och går ut i öknen, besluten att upphöra med 
bygget. Motiveringen i traditionen är tydlig: ”Om Herren inte bygger 
detta hus, skall jag inte fortsätta.”

På vägen möter den Helige Athanasios en okänd kvinna, som till-
talar honom vid namn. När han frågar vem hon är, svarar hon att hon 
är Guds Moder, Athos skyddsvärn och beskydd. Hon förebrår honom 
milt: ”Varför överger du det som min Son har anförtrott dig?”

Som tecken slår hon sin stav i klippan, och en källa springer fram – 
den källa som än i dag visas i den Stora Lavran. Budskapet är tydligt: 
Bygget är inte Athanasios verk. Det är Kristus själv, genom sin Moder, 
som bygger huset.

Efter detta återvänder helgonet, men nu med ett förändrat sinne: 
med större asketisk stränghet, med tydligare gemensam lydnad, med 
mindre tillit till kejserligt stöd.

Bygget fullbordas – och Lavran blir normbildande för hela det atho-
nitiska klosterväsendet. Hagiogra�n gör här en teologisk poäng: När 

den Helige Athanasios slutade ”bygga”, 
började Herren bygga!

Hur mycket kan vi inte som församling 
lära oss av detta helgons förhållningssätt? 
Måtte vi genom hans förböner lära oss 
denna läxa!

Jag vill lyfta fram tre händelser i vår 
lilla och obetydliga församling av särskild 



5

betydelse från år 2025.
Den första händelsen var att 2025 markerar 1700 års jubiléet av 

det Första Ekumeniska konciliet år 325. Redan tidigt under året så 
funderade vi på hur vi bäst skulle ihågkomma denna stora händelse i 
ett församlingssammanhang.

Eftersom det Första Ekumeniska konciliet avslutades 25 aug/7 sep 
så beslöt vi att detta datum, som dessutom var på en söndag, vore mest 
lämpligt för en Teologisk afton om just Treenigheten. 

Eftersom konceptet med teologisk afton varit så lyckat så har vi redan 
förberett två riktigt djupa teman att ta upp under 2026. Det första är 
kristologin vid den Fjärde Ekumeniska konciliet i Kalcedon 451, som 
skapade splittringen med de s.k. orientaliska kyrkorna. Och det andra 
temat är kyrkorätt och kanonistik, som kanske är den Ortodoxa kyrkans 
mest missförstådda ämne.

Den andra händelsen under året 2025 har varit den stora glädjen att 
vi har fått så många nya, speciellt unga, som kommit till våra gudstjäns-
ter. I skrivande stund har vi nu 16 katekumener som undervisats med 
längre teologiska teman på fredagskvällar. Det är ju alldeles underbart 
att 15-20 unga personer ses för två timmars undervisning om den 
Ortodoxa kyrkans syn på Guds Moder eller vilka de Heliga Änglarna 
är en fredagskväll!

En tredje fantastisk händelse 2025 är att vi genom mångas hjälp, 
gåvor och förböner, lyckats med att starta en renovering av vårt för-
samlingskök. Köket har ju inte någonsin renoverats från grunden sedan 
det byggdes på slutet av 1960-talet och nu äntligen, genom allas hjälp 
har vi fått fart på detta.

Förutom dessa välsignelser så har vi också fått �na gåvor till vår 
kyrka, som nya tyger till det Heliga Bordet (altaret) och ett nytt draperi 
för de Vackra dörrarna.

Med denna glädje kan vi nu lämna 2025 och blicka fram mot Kristi 
födelse, den Ortodoxa julen, och �randet av Herrens dop, �eofania. 
Sedan får vi med förtröstan se vad 2026 kommer att föra med sig för 
välsignelser!” Om Herren icke bygger huset, så arbeta de förgäves, som 
bygga därpå” (Psalt.126:1 LXX)

Fader Anders, er ständige förebedjare



6

Metropolit Kyprianos fyra pastorala besök 
i Sverige under 2025

Under 2025 har vi i Stockholms ortodoxa stift haft den stora välsig-
nelsen att vid fyra tillfällen ta emot vår käre Metropolit Kyprianos 

från Grekland. Hans besök har präglats av andlig vägledning, liturgisk 
glädje och stärkta band mellan våra församlingar och vår heliga synod. 

Vid samtliga besök har Metropoliten tagits emot med gudstjänsten 
för mottagande av biskop i Heliga Konstantin och Helenas kyrka i 
Vårberg. Han har vidarebefordrat välsignelser och hälsningar från vår 
Ärkebiskop Kallinikos och de övriga biskoparna i synoden samt från 
våra bröder och systrar i Grekland. En Trisagion har �rats vid Biskop 
Johannes grav, och därefter har det bjudits på måltid och gemenskap.

Under de pastorala besöken har hierarkiska gudomliga liturgier 
�rats i både Heliga Konstantin och Helenas kyrka i Vårberg och i He-
liga Philotheis kloster.  Besöken har genomförts under året till Heliga 
Philotheis festdag i februari, i mars för att ta emot en ny församling i 
Borås samt till Heliga Konstantin och Helenas dag i maj. Metropoliten 
kom även till det dyrbara Korsets upphöjelse i september och söndagen 
efter �rades Nordens helgon då Johannes Jyllhed och Daniel Jernlilja 
vigdes till läsare.  

Metropolitens predikningar har varit djupt teologiska och samtidigt 
pastoralt nära. Han har talat om korsets mysterium, om vikten av bön 
och tacksamhet och om vårt släktskap med Gud genom Nattvardens 
mysterium. Han har betonat vikten av att leva ett liv i Kristus, i öd-
mjukhet, bot och kamp mot våra lidelser.



7

Metropoliten har vid varje besök besökt Skogskyrkogården och �rat 
Trisagia vid församlingsmedlemmars gravar, hållit enskilda samtal för 
bikt och andlig vägledning samt haft möten med prästerskapet, där 
aktuella frågor i synoden och i det svenska stiftet diskuterats. 

En så kallad Synaxis har genomförts vid varje besök – en samling 
med andlig undervisning då Metropoliten talat utifrån texter och 
bjudit in till samtal och re�ektion, ofta genom berättelser om helgon, 
mirakler och exempel från det andliga livet. Han har betonat vikten 
av att tacka Gud i allt, att leva i lärjungaskapets anda och att bära sitt 
kors med tålamod. Hans undervisning har varit både tröstande och 
uppfordrande, och har gett näring åt de troendes andliga kamp.

Metropolit Kyprianos pastorala närvaro i Sverige har varit en källa 
till stor glädje och välsignelse för oss alla. Genom sina besök har han 
stärkt vår tro, fördjupat vår förståelse av det ortodoxa livet och fört 
oss närmare vår synod i Grekland. Vi tackar Gud för vår biskop och 
herde, och ber att Herren må ge honom många år i hälsa och kraft. Vi 
ser med förväntan fram emot nästa besök i mars 2026.

••



8

Mottagning av församling i Borås

Med välsignelse från Ärkebiskop Kallini-
kos och biskoparna i vår heliga synod, 

gjorde Metropolit Kyprianos av Oropos och 
Fili, Locum Tenens i Stockholms Ortodoxa 
stift, ett extra pastoralt besök i Sverige i år för 
att ta emot församlingen tillägnad �eotokos 
avsomnande i Borås och dess präst, Fader 
Ioannis Nikolaidis, till vår heliga synod.

Efter att Fader Ioannis ansökan hade godkänts av den heliga sy-
noden vid dess ordinarie möte den 5/18 mars 2025, åkte Metropolit 
Kyprianos till Sverige för att se till att församlingen i Borås, som för 
ett år sedan hade brutit alla kyrkliga förbindelser med Patriarkatet av 
Konstantinopel, skulle få möjlighet att vara kyrkligt aktiv under åter-
stoden av fastan och Påsken.

Torsdagen den 7/20 mars välkomnade församlingsmedlemmarna 
i Heliga Konstantin och Helenas kyrka i Stockholm Metropolit Ky-
prianos med glädje över hans oväntade återkomst, bara en månad efter 
hans sedvanliga vinterbesök.

Fredagen den 8/21 mars �rades gudstjänsten med den tredje delen 
av Akatistoshymnen till �eotokos på grekiska och svenska i Heliga 
Konstantin och Helenas församling i Stockholm.

Lördagen den 9/22 mars, högtiden för de heliga fyrtio martyrerna 
av Sebaste, �rade Metropolit Kyprianos hierarkisk liturgi i Heliga Kon-
stantin och Helenas församling i Stockholm med församlingens präster 
Fader Anders, Fader Stefanos och Fader Alexander samt hierodiakonen 
Fader �eocharis.

På eftermiddagen reste Metropoliten till Borås tillsammans med 
Fader Alexander, Moder Magdaleni från Heliga Philotheis kloster, två 
nunnor från Heliga Änglarnas kloster i Grekland och två lekmän.

Metropolit Kyprianos välkomnades till �eotokos avsomnandes 
församling av Fader Ioannis och ett antal av hans församlingsmedlem-
mar. Efter gudstjänsterna �yranoixia och Vesper upptogs Fader Ioannis 



9

och hans församlingsmedlemmar formellt till vår synod i enlighet med 
den ordning som föreskrivs i vår kyrka.

På söndagen för det heliga Korsets vördnad, den 10/23 mars, �ra-
des Orthros och hierarkisk gudomlig liturgi av Metropolit Kyprianos, 
Fader Ioannis och Fader Alexander. Församlingen serverade sedan alla 
en agape-måltid.

Mitt under den stora fastan, och i synnerhet på den dag då Kristi 
dyrbara kors vördas, tog våra bröder och systrar i församlingen �eo-
tokos avsomnade upp bekännelsens kors och troheten till vår kyrkas 
traditioner.

Må den allra heligaste �eotokos skydda, stärka och trösta dem, och 
må det livgivande Korsets nåd vägleda denna välsignade församlings 
nya väg. Ära åt Gud för allting!

••

Synaxis: Hur finner vi frid 
i våra sociala relationer?
Synaxis med Metropolit Kyprianos

Heliga Konstantin och Helenas församling, februari 2025

Under Metropolit Kyprianos besök i Stockholms Ortodoxa stift i 
februari 2025 genomfördes som vanligt en sk Synaxis när Met-

ropoliten talade utifrån några andliga texter och inbjöd de deltagande 
till att bidra med frågor eller egna erfarenheter.



10

Metropoliten läste en text som handlade om 
en händelse i Fader Dmitrij Dudkos liv. Han var 
en rysk-ortodox präst som verkade i det ateistiska 
Sovjetunionen på 1970-talet. Det knackade på 
Fader Dmitriis dörr en sen kväll och en gammal 
kvinna stod där och bad honom att ge Nattvard 
till en person som var döende samma kväll. Hon 
gav honom adressen där den sjuke bodde och han 
tog Mysterierna och begav sig dit. Personen som 

öppnade dörren började skrika när han såg en präst utanför dörren:
”Försvinn härifrån! Jag är ateist, jag vill inte ha med präster att göra! 

Jag har inte bett dig komma!”
Fader Dmitrij protesterade: ”Det var en äldre dam som kom och 

bad mig komma, det är därför jag är här!”
Ateisten fortsatte skrika: ”Vi har ingen gammal dam här! Försvinn!”
Då �ck Fader Dmitrij syn på ett foto inne i lägenheten och kände 

igen damen på fotot: ”Det var hon på fotot som bad mig komma hit!”
Ateisten svarade: ”Du ljuger! Damen på fotot är min mor som varit 

död i nio år!”
”Tro mig” sade Fader Dmitrij, ”det var hon som bad mig komma! 

Hur skulle jag annars veta?”
Mannen brast då plötsligt ut i en snyftning och sade: ”Åh, mor! Du 

sade till mig innan du dog: ’Jag kommer att stå som medlare mellan 
dig och Gud och jag kommer inte att låta dig dö i ateism och du gjorde 
det mamma… Fader, jag är så berörd. Jag ber dig, gå inte. Innan jag 
tar emot Nattvarden vill jag bikta mig.”

Mannen biktade sig en lång stund för prästen, alla sina hädelser, 
synder, lidelser och fel. Efter det mottog han Nattvarden och en stund 
senare lämnade han den här världen.

Hans helgade mor hade funnit närhet till Gud mitt i brinnande 
ateism och hon bad ständigt för sin sons själs frälsning. Det är en sann 
god mor!”

Metropoliten sade att ett barn är en stor gåva från Gud och föräld-
rarna har ansvaret att ge barnen tillbaka till Gud helgade och välsignade. 



11

Föräldrar bör tala mer med Gud om sina barn än vad de talar om Gud 
med barnen. Föräldrarna bör be på sina knän för sina barn, be Paraklesis 
och Akatistoshymnen till Guds moder så att både föräldrar och barn 
blir upplysta av Gud och det är bra om de ger barnen andliga upplevel-
ser genom ikonerna, rökelse, oljelampor, bön i hemmet och i kyrkan.

Det är inte bra om föräldrarna tvingar barnen att komma till kyrkan, 
de bör bara uppmuntra dem. Om de är för trötta för att stiga upp på 
morgonen för att följa med till kyrkan så är det bättre att låta dem 
stanna hemma än att det blir tjat och uppstår en kon�ikt. Hur ska 
då föräldern sedan kunna be i kyrkan om de har bråkat med barnen 
på morgonen? Barnet kommer också att förknippa kyrkan med något 
negativt om de blir tvingade att gå dit och så fort de är stora nog att 
välja sin egen väg kommer de inte mer till kyrkan.

En gudfar eller gudmor har ett mycket större ansvar för det barn 
de anförtrotts i dopet än vad de �esta förstått. En gudmor eller gudfar 
bör delta i barnets uppfostran och ge det kristen undervisning. Många 
ser det som en hedersbetygelse eller man blir tillfrågad av en vän att bli 
det. Man bör inte själv erbjuda sig att bli gudfar eller gudmor åt någon 
och om någon frågar om man kan bli det måste vi överväga om det är 
möjligt för oss att ta det stora ansvaret. Om tex barnets föräldrar inte 
kommer till kyrkan, kommer de då låta barnet 
komma och kommer de tillåta att gudfar eller 
gudmor ger barnet kristen undervisning? 
Om svaret är nej bör vi hellre avböja 
en förfrågan från en sådan familj. En 
gudfar eller gudmor bör inte bara ge 
någon present till sitt gudbarn då och 
då, utan kunna �nnas där som stöd för 
barnet och tex kunna ta med det ut på 
någon ut�ykt och göra saker tillsam-
mans med det så att det har en annan 
vuxen som stöd. Vi bör också be extra 
för de gudbarn vi fått i dopet, lämna deras 
namn att åminnas i Liturgin, osv.



12

Metropoliten talade också om vikten av hur vi 
använder vår tid, att vi inte slösar bort den på onö-
diga eller syndfulla saker utan att föräldrar spenderar 
tid med sina barn och inte sitter i timmar framför 
en skärm eller mobiltelefonen. Tiden är en stor gåva 
från Gud som Han ger oss varje dag för att för att 
närma oss Honom mer, tacka Honom genom våra 
gärningar och tjäna våra familjemedlemmar och varje 

medmänniska. Vi kommer att få svara inför Gud för hur vi använt vår 
tid. Ett gott exempel på hur vi ska använda vår tid är att besöka dem 
som är sjuka, och inte bara tänka på vår egen bekvämlighet, att vi är 
trötta och behöver vila osv.

För att vi ska kunna leva tillsammans i frid, särskilt i en familj, hjälper 
oss uttalandena från ökenfädernas värdefulla visdom, som gäller för oss 
fortfarande, även för dem som lever i världen.

Den Helige Barsanu�os levde i Gaza på 500-talet på Helige Seridos 
klosters område som eremit. Han svarade skriftligt på andliga frågor 
och gav tre råd hur man kan leva tillsammans med andra i frid:

1) Självförebråelse
2) Avskära sig sin egen vilja för en annans skull/Lydnad
3) Ödmjukhet: att sätta sig själv lägre än allt skapat
Om vi anstränger oss i övningen (askesen) av självförebråelse, av-

skärande av vår egenvilja och i ödmjukhet, kommer vi att märka att 
det ger oss inre frid och ett familjeliv och socialt liv som inte längre 
framkallar kon�ikter och klagomål när vårt program förändras, när vi 
har svårigheter och prövningar och vi kan överlämna allt till Gud med 
tålamod och hopp.

Den Helige Antonios såg alla �endens fällor ligga utlagda och frågade 
vem som kunde undkomma dem och �ck höra en uppenbarelse från 
Gud som svarade: ”Ödmjukheten”.

Ödmjukheten har ett namn: Det är Kristus själv. Kristus säger i 
Matteus Evangelium 11:29: ”…lären av mig, ty jag är saktmodig och 
ödmjuk i hjärtat”. När vi blir delaktiga i Gud blir vi delaktiga i Öd-
mjukheten och blir själva ödmjuka. Hur blir vi ”delaktiga i Kristus”? 



13

Genom att öva oss i ödmjukhet, tex genom ett ”fattigt” och enkelt 
yttre beteende, att inte vilja väcka uppmärksamhet med hur vi klär oss, 
att inte köpa många eller onödiga saker, bil eller hus. Vi har publikanen 
som förebild men främst Kristus själv som gav oss Sitt exempel när 
Han tvättade lärjungarnas fötter och sade till dem att göra likadant för 
varandra. Han led och korsfästes och vi måste följa samma väg för att 
uppnå vår egen uppståndelse.

••

Tacksamhet för halva svampen

En eftermiddag gick en munk upp på en bergs-
topp för att be aftonbön. På vägen fann 

han en vit svamp och tackade Gud för den 
sällsynta gåvan. Han planerade att plocka 
den på vägen tillbaka och göra den till sin 
kvällsmat. ”Om någon frågar mig om jag äter 
kött,” tänkte han, ”ska jag säga att jag gör det 
varje höst!”

När han kom tillbaka fann han svampen halvt 
krossad; något djur måste ha trampat på den. Han sade: ”Det verkar 
som att detta är den mängd det var meningen att jag skulle äta.” Han 
tog den och tackade Gud för Hans försyn — för den halva svampen.

Lite längre ner fann han ytterligare en halvsprucken svamp och 
böjde sig för att plocka den för att fullborda sin måltid. Men den var 
rutten— kanske till och med giftig — så han lämnade den och tackade 
åter Gud, denna gång för att ha skyddat honom från skada.

Han återvände till sin hydda och åt endast den halva svampen. Nästa 
morgon, när han steg ut, möttes han av en syn: hela området var fyllt 
med vackra svampar. Och han tackade Gud.

Ser du: han tackade Gud för det hela och för det halva, för det goda 
och för det dåliga, för den ena och för de många. Tacksamhet för allt.

••



14

Den Heliga Treenighetens församling i Umeå 
”Där två eller tre är församlade i mitt namn, 
där är jag mitt ibland dem.” (Matt.18:20)

Detta gäller givetvis också när �er samlas, men dessa ord känns 
starkast i små församlingar.  

Sedan Korsupphöjelsen, 2024 har tre rättroende kristna församlat 
sig i Umeå. Det började med att Pelagía Troutneva lämnade de heliga 
apostlarnas Petrus och Paulus församling (MP), i samma stad. Några 
månader senare gjorde också Ansgar Jörgenfelt och John (Johannes) 
Valter Svanlund detsamma. Ansgar och Johannes åkte ner till Stock-
holm för att �ra Korsupphöjelsen i Heliga Konstantin och Helenas 
församling och möta Hans Eminens, Metropolit Kyprianos. Utan att 
ha haft kontakt med Pelagía i �era månader, fann Ansgar och Johan-
nes att hon också hade kommit. Vi blev mycket glada och efter hem-
komsten till Umeå började vi trä�as varje söndagsmorgon för att �ra 
Tredje och Sjätte Timmarna samt Typikan med Metropolit Kyprianos 
välsignelse. På onsdagskvällar trä�ades vi för att sjunga Paraklesis till 
den allraheligaste �eotokos. 

I februari 2025 välsignade Metropolit Kyprianos att vår lilla för-
samling i Umeå skulle tillägnas den 
Heliga Treenigheten. Eftersom vi 
inte har någon präst på plats, åker 
vi oftast vid stora kyrkofester till 
Stockholm (635 km enkel väg) för 
att delta i den Gudomliga liturgin, 
bikta oss, få Nattvard och uppleva 
gemenskapen med den stora försam-
lingen där. 

Att �ra vår första församlings-
fest (Annandag Pingst, den Helige 
Andens dag) längtade vi efter. När 
Metropolit Kyprianos välsignade Fa-
der Alexander Hahr komma till oss, 



15

började vi noggrant förbereda allt inför denna festdag. Våra bröder och 
systrar i Kristus från Stockholm, Fader Anders med Presbytera Britt, 
Moder Magdaleni och Syster Lydia från Heliga Philothei Ortodoxa 
kloster har alla hjälpt oss, för att första liturgin i Umeå skulle kunna 
bli möjlig. 

Måndagen den 9 juni 2025, �ck vi äran att �ra vår första liturgi i 
Umeå hemma hos Pelagía med Fader Alexander samt våra kära gäster 
från Stockholm: läsarna Peter och Johannes samt Margarita. Efter en 
festlig måltid gick vi alla ut för att promenera längst den vackra Nyda-
lasjön. Det var fantastiskt väder: soligt och varmt med ljuvlig sommar-
grönska i skogen och glittrande vatten i sjön. Efter lite �ka med ka�e 
och hembakade vanilj- och kanelbullar åkte vi till Backens kyrkogård. 
Där hade vi Trisagiongudstjänst vid Halvard Jörgenfelts grav (Ansgars 
son som olyckligt dog förra året på förskolan). 

När vi bor så långt från den stora församlingen i Stockholm blir en 
sådan dag så betydelsefull och minnesvärd för oss! Vi är så glada att vi 
håller ihop här i Umeå, att Gud ser vår iver att stå i den sanna ortodoxa 
tron och att Han inte lämnar oss. Ära åt Gud! 

Följ oss gärna på Facebook där vår församling har en egen sida ”Den 
Heliga Treenighetens församling, Umeå”, där vi publicerar värdefull in-
formation om högtider, helgons liv och utdrag från predikan som vi får 
av våra kära präster Fader Anders Åkerström och Fader Alexander Hahr.

Pelagía Troutneva

•• 

 



16

Teologisk afton i Vårberg 
och angående den ˮekumeniska veckanˮ

Mellan den 18-24 augusti 2025 arrangerade Sveriges kristna råd den 
Ekumeniska veckan i Stockholm för att högtidlighålla hundra-

årsminnet av det stora ekumeniska Stockholmsmötet från 1925. Bland 
inbjudna gäster märktes särskilt patriarken Bartholomeos, patriark av 
Konstantinopel, den romersk-katolske ledaren för Kristen enhet är-
kebiskop Flavio Pace och den syrisk-ortodoxe patriarken av Antiokia 
Mor Ignatius Aphrem.

Med anledning av detta ville vårt stift uppmärksamma de problem 
den ekumeniska rörelsen för med sig i världen och Sverige och lyfta 
blicken mot vad vi borde �ra, nämligen att det i år är 1700 år sedan det 
Första ekumeniska konciliet genomfördes. Stiftet beslutade tidigt att 
vi skulle �ra detta på årsdagen av konciliets avslutande och den stora 
festbankett Helige Konstantin den Store höll för konciliets biskopar 
den 25 aug/7 sep med en teologisk afton i församlingshemmet.

Fader Anders Åkerström skrev först en inledande artikel på vår 
hemsida i början av juli månad som satte Stockholmsmötet 1925 i 
dess historiska kontext och hur det kom sig att representanter från 
den Ortodoxa kyrkan deltog. Artikeln tog sedan sikte på att så enkelt 
som möjligt beskriva vad den ekumeniska rörelsen är och hur den har 
utvecklats och varför man som ortodoxt kristen inte kan delta.

Denna artikel följdes sedan upp med två andra artiklar den första för 
att bemöta reklam för den Ekumeniska veckan från Konstantinopels 
patriarkat där den Ekumeniske patriarken utmålades som ”ortodox-

ins överhuvud” och sedan en 
artikel specifikt om ortodox 
kyrkosyn.

Efter den Ekumeniska veck-
an följdes sedan detta upp med 
en �ärde artikel om veckan med 
bilder från möten och ekume-
niska gudstjänster.



17

För att förbereda den teologiska aftonen så publicerades ett fråge 
quiz på sociala medier om Treenighetsteologi, där man skulle svara 
sant eller falskt på 10 påståenden. Efter svaret på varje påstående så 
�ck man en respons på svaret och vad som var Niceas teologi. Fråge-
quizet ökade engagemanget för teologi och spreds långt utanför vår 
församlings och kyrkas gränser. Det visade sig att många hade svårt att 
särskilja Arianism från ortodoxi.

Den 25 aug/7 sep ägde sedan den teologiska aftonen rum i försam-
lingshemmet i Heliga Konstantin och Helenas Ortodoxa kyrka. Fader 
Anders två timmar långa föredrag om det Första Ekumeniska konciliet, 
dess historia och dess teologi, �lmades och lades sedan ut på YouTube 
för alla som är intresserade: www.youtube.com/@ortodoxi.

Artiklarna kan läsas här: www.ortodoxakyrkan.se/nytt/categories/
kyrkosyn-ecklesiologi

••

Den rena tron: ett barns korstecken

Det var under påsktiden, några månader efter att jag för första 
gången trätt in i en ortodox kyrka, som jag befann mig i ett kloster 

i Grekland. En dag gav vi oss ut på pilgrimsfärd, och jag färdades i bil 
tillsammans med några nunnor. 

När vi kom fram till klostret dit vi skulle mötte vi där framför oss 
en familj med sina barn. En av nunnorna stack stilla handen i �ckan, 



18

tog fram några små laminerade ikonbilder och 
närmade sig barnen med ett leende. Hon räckte 
var och en en ikon – en enkel gåva.

Och då såg jag något som genomborrade 
mitt hjärta.

Ett barn, inte mer än fem år gammalt, 
tog emot ikonen i sina små händer. Med en 
allvarlighet långt bortom sin ålder gjorde han 
korstecknet, kysste ikonen med ren hängivenhet 
och tryckte den mot sitt bröst, som om han höll 

himlens allra dyrbaraste skatt.
I det ögonblicket fylldes mina ögon av tårar. Jag hade aldrig sett ett 

så litet barn stråla så i tro. Synen överväldigade mig, och än idag, när 
jag minns det, är mina kinder våta av tårar.

Varför rörde det mig så djupt?
  För i det barnet såg jag vad min egen själ längtade efter: en oskyldig 

kärlek till Kristus, en oskuld orörd av stolthet eller tvivel, en hängiven-
het som inte kom ur studier eller kamp, utan ur hjärtats rena jord. Jag 
hade kommit till ortodoxin tyngd, sårad, sökande – och här, i ett barns 
enkla handling, anade jag trons fullhet, den tro jag själv ännu höll på 
att lära mig ta emot.

Barnen avslöjar för oss Guds rike. Deras kärlek är odelad, deras tillit 
fullständig, deras glädje oförställd. Herren själv sade: ”Om ni inte blir 
som barn, kommer ni inte in i himmelriket.” Den dagen förstod jag 
Hans ord med ny klarhet.

Jag sade till mig själv, med bävan: Om jag någonsin får barn, ska 
jag uppfostra dem så här – med Kristi kärlek skriven i deras hjärtan, 
med korset som deras första språk, och med helgonens ikoner som 
deras vänner.

Klostret, pilgrimsfärden, ikonerna – allt var heligt. Men den heligaste 
syn jag mottog under den påsktiden var ett barn som höll Kristus mot 
sitt hjärta, och lärde mig utan ord vad det innebär att tro.

JMH
••



19

Praktiska tips från Arkimandrit Alexis
 ur tidningen ”the Shepherd” som ges ut av 

St. Edward Brotherhood i Brookwood, England

Efter Kristi födelses fest följer �eofania, vår Frälsares 
dop, och därefter, i januari, en rad monastiska hel-

gon, när vi närmar oss början av fastans Triodion-period. 
Detta speglar förstås att Frälsaren efter sitt dop gick ut 
i öknen där Han blev frestad. 

Men det är också en viktig varning till oss som är 
vuxna konvertiter till den ortodoxa tron. Många tycks 
tro att så snart man är döpt, är allt klart. Vissa går till och 
med så långt att de upphöjer sig själva till lärare i ortodoxi. De följer 
inte Frälsarens väg, utan lutar sig tillbaka på sina inbillade meriter. De 
ser inte ens vad döpta spädbarn går igenom: efter dopet måste de lära 
sig, undervisas, fostras i det kristna livet, kämpa och möta frestelser. 
Detta gäller även dem som döps i vuxen ålder och bör inte glömmas.

••

Ungdomskonferens i England

St. Edwards kyrka i England ligger på en enorm skogskyrkogård och 
församlingen där betjänas av fem �itiga munkar. Församlingen, våra 

brödar och systrar i Kristus, består av djupt troende Sann Ortodoxt 
Kristna. Det är med stort nöje som jag �ck lära känna dem på Youth 
Retreat i juli 2025. 

Första dagen på Youth Retreat 
berättade en av munkarna (och 
körledaren) fader �omas om vilka 
kyrkans gudstjänster är och om dess 
liturgiska böcker. Vi blev senare 
uppdelade i grupper och �ck för 
uppgift att forska kring dessa guds-
tjänster och hålla presentationer 
om dem.  



20

Vi, som bestod av ungefär 20 ungdomar mellan 17–30 års ålder, 
bodde i en ombyggd kvarn en bit bort från kyrkan. I den ombyggda 
kvarnen, som låg i en annan skog, blev vi uppassade av ett par ryska 
kvinnor som lagade god mat åt oss. Fader Daniel och Fader Alexan-
der undervisade om gudstjänsterna och svarade på våra trosfrågor i 
allmänhet.

 Vi åkte på ut�ykt till Shaftesbury, där St. Edwards reliker hittades 
och där berättade Fr. �omas och Fr. Niphon om hur det gick till när 
relikerna hittades. Vi åkte även till borgen där St. Edward led martyr-
döden och �ck lära oss om hans liv. Borgen är idag en stor och häftig 
ruin som ligger i ännu en vacker medeltidsstad. 

Varje dag åkte vi till Kyrkan på morgonen för delta i Orthros, ibland 
även liturgi, medan vi bad Completoriet tillsammans på kvällen utan 
munkarna. 

Min goda vän Mark från England hade detta att säga om konfe-
rensen: ”I hope it happens next year because I am looking forward to 
going!” Jag håller med honom, jag hoppas att åka igen nästa år!

Johannes  Jyllhed

Corfe Castle, där Hl. Edward led martyrdöden



21

Nya ikonväggmålningar 
i Heliga Philotheis kloster

I somras kom två nunnor från Heliga Änglarnas kloster i Grekland 
till Heliga Philotheis kloster i Sverige, för att sätta upp de ikonvägg-

målningar i Helige Nikolais kapell som våra nunnor hade beställt från 
dem. Sydväggen består av skandinaviska helgon från tiden före schismen 
(se baksidan av tidningen), medan nordväggen till största delen utgörs 
av kvinnliga missionshelgon som varit verksamma i Västeuropa. På 
bakre väggen �nns några älskade ryska helgon som på sitt eget sätt har 
spridit Evangeliet. En av dessa ikoner, föreställande Helige Alexander 
Jakobson, är den första i sitt slag, eftersom han är ett relativt okänt 
helgon i vår tid. Hans liv återges nedan.

Helige Alexander Jakobson
den nye ryske martyren

av Ivan Mikhailovich Andreev

År 1929 i det fruktansvärda koncentrationslägret 
Solovki,1 började skörbjugg sprida sig kraftigt 

från slutet av vintern och mot våren hade antalet 
drabbade bland de 18 000 fångarna i lägrets �ärde 
avdelning (den som låg på själva Solovki-ön) nått 
5000.

Jag, som var en fängslad läkare, erbjöds, utöver 
mitt vanliga arbete, att ta ansvar för en av de nya 
skörbjuggsbarackerna med 300 fångar.

När jag kom till denna barack möttes jag av en ung 
judisk sjukvårdare med ett mycket vackert och livligt 
ansikte. Han visade sig vara �ärdeårsstuderande på 
läkarutbildningen. Att ha en så kvali�cerad medhjäl-
pare var mycket sällsynt och en enorm hjälp.

1. Platsen för det ryskortodoxa Solovetskijklostret, grundat på 1400-talet. 
Öarna fungerade som fångläger i det sovjetiska gulagsystemet.



22

Alexander Jakovlevitj Jakob-
son (så hette han) gick runt hela 
baracken med mig och visade 
mig alla patienterna. Om var 
och en berättade han i detalj 
om diagnosen och sjukdomens 
karakteristiska drag.

Patienterna var alla i mycket 
allvarligt tillstånd. Deras tand-
kött var fulla av var och höll på 

att ruttna av skörbjuggsgangrän, de hade enormt svullna leder och blöd-
ningar från skörbjugg i form av blå �äckar på extremiteterna—detta var 
vad som först syntes vid en hastig undersökning. Vid en noggrannare 
granskning visade det sig att många hade allvarliga komplikationer i 
de inre organen, svåra ögonsjukdomar och så vidare. Av sjukvårdarens 
förklaringar förstod jag att han visste exakt vad som var vad i sjukdomar-
nas symtomatologi och han ställde korrekta diagnoser och prognoser.

När jag �ck veta att Alexander arbetade utan avbrott i tjugofyra tim-
mar i sträck, skickade jag honom för att vila och började själv gå runt 
och undersöka patienterna. I deras sjukdomshistorik var alla person-
uppgifter registrerade, det vill säga förnamn, efternamn, födelsedatum 
och födelseort och så vidare; diagnosen var angiven och subjektiva 
klagomål noterade.

Med tanke på det enorma antalet patienter tvingades jag under-
söka dem mycket hastigt och göra ytterst kortfattade anteckningar. 
Trots detta avslutades min undersökning, som började klockan åtta 
på morgonen, först klockan tre på natten, med två halvtimmespauser 
för lunch och middag.

Nästa dag kom jag åter till baracken klockan åtta på morgonen och 
fann Alexander, som redan hade gått runt till alla patienter, fyllt i alla 
mina ordinationer och samlat information om de allvarligaste fallen. 
Han hade arbetat från tolv på dagen till åtta på morgonen, det vill 
säga tjugo timmar, återigen utan paus. Hans ansikte var svullet och 
bar tydliga spår av allvarliga slag.

Solovki-klostret som förvandlades till ett 
koncentrationsläger



23

Som svar på mina frågor berättade han följande: Klockan sju på 
morgonen hade baracken besökts av chefen för underrättelseavdel-
ningen (GPU) i lägret. Denna chef var berusad. När han gick runt 
bland patienterna frågade han dem om de var nöjda med läkaren och 
sjukvårdaren. Några av de sjuka fångarna sade att läkaren bara kom-
mit sent på kvällen, "kastat ett öga" och "snabbt" tittat på "några" 
av patienterna "utan att ge någon hjälp till de svårt sjuka", medan 
sjukvårdaren hade kommit till arbetet först klockan tolv dagen innan.

Utan att undersöka om dessa klagomål var rättvisa eller inte och 
utan att begära några förklaringar från sjukvårdaren, slog chefen ho-
nom �era gånger i ansiktet och beordrade mig, som ansvarig läkare för 
denna sektion, att komma till honom klockan tolv "för en förklaring".

"Alexander Jakovlevitj," sade jag till sjukvårdaren, "du vet att jag 
måste gå till ett förhör. Du ser själv hur många svårt sjuka patienter 
det �nns. Även om du redan har arbetat i 24 timmar, skulle du kunna 
arbeta ytterligare två eller tre timmar tills jag kommer tillbaka—om 
jag kommer tillbaka—från förhöret?"

"Naturligtvis, doktor," svarade sjukvårdaren milt. "Jag stannar kvar 
och ser till de svårt sjuka."

"Snälla gör det, för du ser ju vad som är vad även i de mest kom-
plicerade fallen och jag kan bara varmt tacka dig för din hjälp. Och 
från min sida ska jag försöka förklara för underrättelsechefen att han 
varit orättvis mot dig."

"Åh, bekymra dig inte om mig," utbrast sjukvårdaren livligt, "och 
försvara mig inte. Jag har fått utstå mycket svårare plågor utan någon 
skuld, och jag tackar bara Gud för dem. Minns vad den helige Johan-
nes Chrysostomos sade: 'Ära vare Gud för allting.'"

"Är du kristen då?" frågade jag honom, förvånad.
"Ja, jag är en ortodox jude," svarade han med ett glatt leende.
I tystnad skakade jag hans hand och sade: "Nåväl, adjö. Tack. Imor-

gon talar vi. Be för mig."
"Var lugn," sade sjukvårdaren förtroligt. "Be ständigt till din skydds-

ängel under hela tiden du är på förhöret. Må Gud bevara dig, doktor."
Jag gick ut. På vägen bad jag till Herren, till Hans Allra Renaste 



24

Moder, till den helige Nikolaos undergöraren och särskilt till min 
skyddsängel, i enlighet med Alexanders goda råd.

När jag gick in i underrättelsechefens kontor, för sista gången, 
vände jag mig i tankarna till min skyddsängel med bönen: ”Försvara 
mig! Upplys mig!”

Chefen mötte mig tyst och strängt. Med ett �nger pekade han på 
en stol. Jag satte mig.

”Berätta, när gjorde du dina ronder bland patienterna igår, och 
varför började din medhjälpare, den där judiske sjukvårdaren, arbeta 
först vid lunchtid?”

I tankarna, utan ord, kallade jag på min skyddsängel. Jag försökte 
vara lugn och berättade med jämn, stillsam röst, utan brådska, allt i 
detalj. Jag berättade att jag enligt direktiv från chefen för sanitetsav-
delningen hade kommit till baracken klockan åtta på morgonen. När 
jag �ck veta att sjukvårdaren, efter att ha öppnat en ny avdelning, 
tagit emot 300 patienter och förberett allt inför min ankomst, hade 
arbetat utan avbrott i ett helt dygn, skickade jag honom för att vila 
några timmar medan jag själv tog över ronderna bland patienterna. 
Mina ronder pågick från åtta på morgonen till tre på natten. Den sista 
gruppen patienter på vinden undersökte jag först mellan två och tre på 
natten. Sjukvårdaren, efter sitt oavbrutna 24-timmarsskift, efter att ha 
sovit endast tre eller fyra timmar, kom åter till arbetet igår klockan tolv 
och arbetar nu återigen utan avbrott under ett andra 24-timmarsskift, 
ända fram till detta ögonblick.

”Vad klagar de där svinen på då!” avbröt chefen mig. ”Säg till de 
där oduglingarna att jag sätter dem i isolering!”

”Det är inte deras fel,” svarade jag. ”De kände ju inte till arbets-
förhållandena. De sade sanningen, att sjukvårdaren kom till dem på 
vinden klockan tolv, och att läkaren gjorde sina ronder först klockan 
två på morgonen.”

”Nåväl,” sade han, kliade sig i huvudet och gäspade, ”nåväl, gå.”
När jag kom ut från förhöret gick jag genast till baracken. Där fann 

jag chefen för sanitetsavdelningen, en läkare som efter att ha avtjänat 
sitt stra� för ett brott (en abort som slutade med döden) stannade kvar 



25

för att arbeta som ”fritt anställd.”
Chefen för sanitetsavdelningen skrek åt sjukvårdaren på grund av 

något som inte stod rätt till. ”Vilken skandal att komma så sent till 
arbetet,” ropade han åt mig. Jag förklarade, och han gick därifrån.

”Varför är han så arg på dig?” frågade jag Alexander.
”För att det luktar starkt här. Jag förklarade för honom att nittio 

procent av patienterna har variga sår. Då skrek han: ’Tyst!’ Och sedan 
kom du in.”

”Gå och sov,” sade jag till honom. ”Kom klockan sex i kväll.”
* * *

Länge hade jag velat lära känna Alexander bättre och ha ett hjärt-
ligt samtal med honom; men eftersom vi var så extremt upptagna och 
utmattade, lyckades vi inte göra detta på länge.

En gång, dock, på �randet av Guds Moders födelse, lyckades jag 
under förevändning av en inspektion av en avlägsen arbetsplats ordna 
så att vi båda blev tilldelade uppgiften tillsammans. Tidigt på morgonen 
kom jag med honom från Solovki-klostret, längs St. Sabbatius-vägen, 
och efter att ha gått �era kilometer vek vi av från vägen in i en tallskog.

Det var en underbar, klar och varm höstdag, sådan som sällan före-
kommer på Solovki. I solens strålar glänste björkarna som ljusa �äckar 
av smält guld i tallskogen. Detta landskap, lik en vacker målning, ingav 
en stillsam, sorgsen andlig glädje till Guds Moders högtid. När vi kom 
in i skogens djup satte jag mig med Alexander på några stubbar, och 
jag bad honom berätta om sig själv. Här är vad han berättade:

Han var son till en köpman vid St. 
Alexanders marknad i St. Petersburg. 
När han förlorade sina föräldrar i 
tidig ålder började han gå sin egen 
väg i livet. Som andraårsstuderande 
vid medicinska fakulteten blev han 
bekant med, och vän till, en viss geo-
log, en jude som var tolstojan, som 
fängslade honom med sina berättelser 
om Leo Tolstoj och tolstojanernas 



26

lära. Inte Tolstojs teologiska verk, utan hans berättelser och noveller 
gjorde ett starkt intryck på Alexander: ”Gud är där kärleken är”, ”Vad 
människor lever av” och andra. Ett år senare, nu som tredjeårsstudent, 
blev han bekant med en gammal läkare som personligen hade känt 
Leo Tolstoj. Denna läkare, en övertygad ortodox kristen, förklarade 
för Alexander vad tolstojsekten egentligen stod för och avslöjade för 
honom ”den Ortodoxa kyrkans omätbara skatt.” Ett år senare döptes 
Alexander Ortodox kristen.

”Efter mitt dop,” berättade Alexander, ”kunde jag inte se på religiösa 
judar med likgiltighet. De ateistiska judarna, som nu är i majoritet, 
intresserade mig inte särskilt. Men de judar som trodde på Gud började 
framstå för mig som olyckliga människor i villfarelse, som jag hade en 
moralisk skyldighet att föra till Kristus. Jag frågade varför de inte var 
kristna. Varför älskade de inte Kristus?”

De dispyter och den predikan som den nyomvända juden höll blev 
kända, och Alexander arresterades.

”Vid ett av arbetsuppdragen i lägret,” fortsatte Alexander, ”där jag 
arbetade med mycket tunga gemensamma sysslor, med timmerarbete, 
fanns en exceptionellt bestialisk chef. På morgonen och kvällen, före 
och efter arbetet, ställde han upp fångarna och beordrade dem att 
sjunga ’morgon- och kvällsböner’: på morgonen ’Internationalen’ och 
på kvällen någon slags sovjetisk sång med orden ’Alla vi som en man 
ska dö för Sovjetmaktens skull.’ Alla sjöng, men jag kunde inte; jag 
var tyst. När chefen gick runt i leden märkte han att jag var tyst, och 
han började slå mig i ansiktet. Då sjöng jag högt, oväntat även för mig 
själv, medan jag såg upp mot himlen: ’Fader vår, som är i himmelen.’ 

Denna bestialiska chef blev rasande, 
kastade mig till marken och slog mig 
med sina klackar tills jag förlorade 
medvetandet. Efter att ha blivit fri-
given från lägret �ck jag en ’frivillig 
landsförvisning’ till staden Vyatka.”

”Nå, hur slog du dig ner i Vyatka?” 
frågade jag honom.



27

”När jag kom till Vyatka, en stad som var helt okänd för mig, frå-
gade jag först var kyrkan låg. (Vid den tiden hade ännu inte alla kyrkor 
stängts.) När jag kom till kyrkan frågade jag om det fanns en ikon av 
den helige Tryfon av Vyatka, och när hans minne �rades. De visade 
mig en ikon och sade att minnet av helgonet skulle �ras nästa dag, 
den 8 oktober. Mitt hjärta slog extra hårt av glädje över att den helige 
Tryfon hade fört mig till sin stad på sin egen högtidsdag.

Jag föll på knä inför helgonets ikon och sade till honom att jag inte hade 
några vänner i Vyatka förutom honom och att jag inte hade någon annan 
att be om hjälp. Jag bad att han skulle ordna mitt liv och arbete för mig i 
Vyatka. Efter bönen kände jag i mitt hjärta en enkel och lätt stilla glädje—
ett sant tecken på att min bön blivit hörd. När jag kom ut ur kyrkan efter 
nattgudstjänsten gick jag långsamt längs huvudgatan, med mitt lilla bylte 
under armen.

’Nå, min käre, har du just kommit ut från sjukhuset?’ hörde jag 
plötsligt en vänlig kvinnas röst säga. Framför mig hade en gammal, 
rund dam stannat, med en ren vit sjal på huvudet, blygsamt, rent och 
prydligt klädd, och hon såg på mig med klara, goda ögon.

’Nej, Matushka,’ svarade jag, ’jag har inte kommit från sjukhuset; jag 
har kommit från fängelset. Jag blev frigiven från koncentrationslägret 
och har skickats till Vyatka.’

’Åh, för vilka brott blev du stra�ad: för stöld, för rån eller mord?’
’Nej, för min tro på Gud, och för att jag, som jude, blev kristen,’ 

svarade jag.
Ett samtal uppstod. Hon bjöd in mig att komma in. I hennes rum 

var allt rent och välordnat och hela hörnet ovanför sängen var fyllt med 
ikoner, framför vilka tre lampor i olika färger brann. ’Imorgon är minnet 
av den helige Tryfon av Vyatka, vår stads försvarare och beskyddare,’ 
sade kvinnan och visade mig en liten ikon av helgonet. Jag föll på knä 
inför den och grät av tacksam glädje.

Så ordnade jag att få bo hos denna fromma änka och två dagar senare 
fann jag arbete som lastbilschau�ör. Så levde jag i frid, ära åt Gud, i ett 
halvt år, men på våren blev jag åter arresterad och denna gång dömd 
till tio år, och kom till denna heliga ö Solovki. Nu är det den helige 



28

Zosimas och den helige Sabbatius som hjälper mig med sina böner.”
I tystnad vandrade jag vidare med Alexander in i skogens djup. 

Plötsligt, helt oväntat, snubblade vi över ett gammalt, halvt förfallet 
kapell av sten, med fönster och dörr igenbommade. Brädorna var gamla 
och kunde lätt rivas bort med lite ansträngning. 

Vi gick in i kapellet och såg på väggen en stor, gammal ikon av 
Guds Moder av Smolensk. Färgen på ikonen var avskavd och bara 
Guds Moders ansikte var tydligt bevarat— egentligen endast hennes 
kärleksfulla ögon.

Alexander föll plötsligt ner på knä inför denna ikon, höjde båda 
händerna högt och sjöng med hög röst: ”Det är i sanning värdigt att 
prisa dig salig, o �eotokos.” Han sjöng bönen ända till slutet. Något 
grep tag i min strupe och jag kunde inte sjunga med rösten; men hela 
min själ sjöng och jublade, medan jag såg på de två paren ögon: Guds 
Moders kärleksfulla ögon och Alexanders djupt bedjande ögon.

En månad efter denna vandring blev Alexander arresterad och bort-
förd, ingen vet vart. Arresteringen av en fånge slutade vanligen med 
arkebusering. Faktum är att professor S. V. Groto�, som befann sig på 

Solovki vid den tiden och kände Alexander 
Jakobson väl som en medmotståndare till 
sergianismen, vittnar om att han blev skjuten 
år 1930.

Nästan fyrtio år har gått sedan dess, men 
för mig framträder ofta med oförglömlig 
klarhet den underbara bilden av bönen från 
denne Ortodoxe judiske bekännare, inför 
ikonen av Guds Moder. Och jag hör hans 
glada röst genljuda med okuvlig tro och en 
�ammande, djup längtan att förhärliga henne 
som är ”Ärorikare än kerubim…”

________
Andreev, Ivan Mikhailovich, Russia’s Catacomb Saints: Lives of the New Martyrs. Edited 

by Seraphim Rose (Platina, CA: Saint Herman of Alaska Press), 1982.

••



29

Kristi Kors som levnadssätt

P å söndagen efter det dyrbara Korsets upphö-
jelse, då även Nordens helgon �rades, 15/28 

september, höll Metropolit Kyprianos en homilia 
i slutet av Liturgin när han talade om dagens 
Evangelietext (Mark. 8:34-9:11) och innebörden 
av Jesu ord: ”Om någon vill efterfölja mig, så 
försake han sig själv och tage sitt kors på sig; så följe han mig.” 

För att Adam och Evas syndafall i Paradiset skulle korrigeras antog 
Gud människogestalt och kom till jorden för att o�ra sig på Korset för 
våra synders skull, för att vår natur skulle bli helad och återställd till sin 
forna helighet. Om Adam och Eva hade lytt Guds bud så skulle de ha 
blivit gudomliggjorda genom Nåd. Kristus besegrade döden, djävulen 
och synden på Korset. Därför behöver vi också uppleva Korsets myste-
rium. Var och en av oss har sitt personliga kors som är vår kamp för vårt 
väsens helande. Helandet sker genom Kristi heliga Kropp och Blod och 
vårt personliga kors blir till Kristi Kors och Kristi Kors blir vårt kors.

Den som vill vara en sann kristen behöver försaka sig själv och följa 
Kristus och den förnekelsen är ett kors. Vi måste förneka och kämpa 
mot våra egna laster, synder, dåliga vanor och svagheter, framför allt 
vårt högmod. Vi har många laster: maktlystnaden, girigheten och njut-
ningslystnaden. Om vi har lite självkritik så kan vi se att hela dagen 
försöker vi att undvika det som är obehagligt och vill bara ha saker som 
inte avskär vår egen vilja, men det är ett liv utan kors.

Korset vänder upp och ner på vårt egoistiska och förnuftsmässiga 
tänkande. Vi korsfäster vårt sjuka jag för att en helad och frisk människa 
ska uppstå, helig och välsignad. Kristi kors är ett levnadssätt. Om vi 
lever som Kristus vill är vi korsfästa med Honom. Kristi kärlek kräver 
att vi ska o�ra oss som Han gjorde utan att förvänta oss att få något 
tillbaka, utan lyda Guds vilja. Den gamla människan måste o�ras och 
korsfästas.

När vårt väsen med tiden helas genom livet på Korset med Kristus 
i centrum kommer vi att kunna säga som Aposteln Paulus: ”Jag är 



30

korsfäst med Kristus, och nu lever icke mer jag, utan Kristus lever i 
mig” (Gal. 2:19-20). En prästmunk såg Kristus på korset i en dröm och 
Kristus sade till honom: ”Man stiger inte ner från korset utan andra 
tar ner en.” Den kristne bör alltså inte själv stiga ner från korset för då 
kommer vi inte att få uppleva uppståndelsen.

Vi måste korsfästas för att sedan kunna uppstå. När vi har problem 
och svårigheter, är trötta, har någon sjukdom eller om någon vill oss 
illa, så får vi tänka på att vi inte ska stiga ner från korset. En person 
blev förolämpad av en annan men han bemötte prövningen på rätt 
sätt: han var tyst och hade tålamod, men han kände ändå en sorg och 
bedrövelse över det som hänt. När en sorg tar över vårt hjärta kan det 
bli en frestelse, därför bad han Gud att ta bort sorgen från hans hjärta 
och ge honom förlåtelse, förståelse och långmodighet.

Han steg inte ner från korset. Om han hade talat illa tillbaka till 
brodern skulle han ha stigit ner från korset. Han föll i en lätt sömn och 
såg i en dröm en äng med människor som var klädda i ljusa, skinande 
kläder och i mitten fanns en tron där Kristus satt. Människorna sjöng 
”Alla I som haven blivit döpta i Kristus haven iklätt eder Kristus. Al-
leluia.” Han tog mod till sig och frågade någon där vilka alla dessa män-
niskor var. Han svarade: ”När vi levde i världen gick vi igenom en �od 
av bedrövelser och svårigheter. På så sätt tvättades våra kläder och de 
blev så skinande rena. Prövningarna på jorden har nu blivit något som 
vi kan vara stolta över i Kristus. Därför sjunger vi att vi blivit iklädda 
Kristus. Någon kan inte ikläda sig Kristus med den falska glädjen som 
�nns i världen utan bara genom att ha tålamod i svårigheter och när 
vi blir förföljda för Kristi skull.”

Detta var inte någon enkel dröm utan ett avslöjande från Gud. Han 
vaknade med hjärtat fyllt av obeskrivlig glädje och en brinnande iver 
att också han leva ett liv med tålamod utan att klaga för att kunna bli 
räknad bland människorna med de skinande kläderna som han sett.

Må Kristi kors upplysa oss och Guds moder vägleda oss så att vi 
kan fördjupa oss i Korsets mysterium. Vi kan inte komma till Him-
melriket om vi inte blir korsfästa för Kristi skull. Bara genom Korset 
kan vi uppleva vår personliga uppståndelse.



31

Lärjungaskapets anda

Text från Synaxis med Metropolit Kyprianos
i Heliga Konstantin och Helenas församling, Vårberg, september 2025

För att en kristen ska kunna stå fast och göra andliga framsteg behö-
ver han ständigt lära sig. Vi lär oss hela livet, från att vi föds tills vi 

dör. I Kyrkan lär vi oss först och främst hur vi ska leva ett liv i Kristus.
Alla helgonen hade en lärjungaskapets anda. Först apostlarna som 

var Kristi nära lärjungar under tre år. Sedan de första kristna som hörde 
apostlarnas undervisning.

Men alla kristna behöver gå i lära. Det första vi lär oss sker i hem-
met när barnen lyder sina föräldrar. Sedan lär vi oss i kyrkan genom 
vår andlige fader. 

Lärjungaskapets anda ser vi tydligare i ett kloster. En munk som 
lever i lydnad lyder sin andlige fader för att formas andligt. Han lär 
sig att avskära sig sin egen vilja, att ödmjuka sig, att bedja, att undvika 
den ondes fällor, att urskilja vad som är sanning och villfarelse. Om 
han inte gör det är hans frälsning i fara.

Varför behöver vi lära oss?
Om någon tagit beslutet att leva med Gud så behöver den gå i lära. 

Man kan inte lyda sig själv eller tolka saker som man själv vill. Var och 
en kan inte bestämma vad det kristna livet är eller handla efter eget 
omdöme. En andledning till att någon inte gör framsteg i det andliga 
livet är att den inte försöker lära sig något eftersom den tror att den 
vet allt, att han ska klara av allt själv och andra inte kan hjälpa honom. 

På så sätt blir egoismen kvar i en 
person. Den personen kanske 
gör någon liten förbättring på 
ytan men inom sig är han full av 
egoism, stolthet och motstånd. 
Det som krävs av oss är vi verk-
ligen arbetar med oss själva så 
att Guds Nåd kan komma in i 
oss och förändra oss och göra oss 



32

till nya människor. Själen behöver bli fri från sina laster, från det som 
tynger honom och håller honom bunden till synden och ett världsligt 
levnadssätt.

Lärjungskapet sker genom vår andlige fader. Vi kan inte hela oss 
själva på egen hand. Hur kompetenta, intelligenta och fromma vi än 
är så har vi ändå behov av någon särskild som kan hjälpa oss. Vi be-
höver en vägledare och det är vår andlige fader. Genom att bikta sig 
för honom, fråga honom och lyda hans råd lär vi oss steg för steg den 
andliga konsten. Det är lärjungaskapet.

I det lärjungaskapet är det säkert att vi kommer att göra fel, vi kom-
mer att falla, att bli trötta och kanske tvivla. Människan har motstånd, 
förbehåll och hamnar i kon�ikt med sitt gamla jag, med sin egenkärlek 
och egoism. Det är inte lätt! Hemligheten är att inte ge upp, utan att 
ha uthållighet och stå fast på lärjungaskapets väg, att lyda vår andlige 
fader och inte ha tilltro till oss själva.

Vanligtvis påbörjar någon sitt lärjungaskap och förväntar sig omedel-
bara resultat, att få känna Gud och uppleva härliga andliga tillstånd. När 
dessa inte in�nner sig blir man modfälld och överger kampen. Det rätta 
lärjungaskapet är dock att vänta på att Gud gör Sitt arbete. När tiden 
är inne kommer Gud att ge välsignelser och härliga andliga tillstånd.

Vi bör inte ha förväntningar att lära oss omedelbart och att vi ome-
delbart ska få uppleva Guds Nåd. Vi måste lära oss att vänta. Gud ser 
vår kamp. Han vet när Han ska ingripa. Vi bör bara visa vår längtan 
att vi vill bli sant kristna, att vi vill älska Kristus och Gud kommer att 
befria vår själ.

Det viktigaste är att försöka lära oss med all vår kraft eftersom vi 
beslutat oss för att följa Kristus, att göra det rätta med tro, god vilja 
och ödmjukhet. Vi måste lära oss att lyda Kyrkan. Vi bör försöka sluta 
rättfärdiga oss själva och stå fasta på det frälsande lärjungaskapets väg.

Det �nns ingen möjlighet att den som har lärjungaskapets anda inte 
kommer att bli andligt uppbygd. På så sätt lär man sig att lägga sitt liv 
i Guds händer, att ödmjuka sig och se den positiva sidan av saker. Så 
befriar man sig från sitt dåliga jag och �nner Gud.

Då börjar det komma in ljus i en själ. En människas ögon öppnas 



33

och hon ser avgrunden av den egoism som �nns inom henne, lögnen 
och hennes ovärdighet. Mer och mer blir hon medveten om att hon 
behöver lära sig och inte ha tilltro till sitt eget omdöme så att hon inte 
tror att hon uppnått något och blir högfärdig. 

Plogen behöver gå ner djupt i jorden för att man sedan ska kunna 
odla den. Det är samma sak med lärjungaskapet. Det gräver djupt i en 
människas själ och öppnar en fåra där den gudomliga nåden kan passera.

Låt oss alla bli Guds sannings lärjungar. När vi ständigt försöker 
lära oss kommer våra ögon någon gång att öppnas. Gud kommer att 
se vår kamp och vår lydnad och kommer att upplysa oss.

••

Förlåt oss ICKE våra skulder

En kristen gick för att söka råd hos Abba Silouan.
”Jag har en dödlig fiende, fader,” bekände han. ”Denne man 

har gjort mig otaliga onda ting. För en tid sedan tog han listigt en stor 
del av min åker. Han förtalar mig överallt, talar illa om mig och min 
familj. Han har gjort mitt liv outhärdligt. På sistone hotar han till och 
med mitt liv. Bara för några dagar sedan fick jag veta att han försökt 
förgifta mig. Jag står inte ut längre. Jag har beslutat att överlämna 
honom till rättvisan…”

”Gör som du vill,” svarade Abba Silouan likgiltigt.
”Tror du inte, fader, att om han straffas – hårt, som han förtjänar 

– så kanske hans själ kan bli räddad?” frågade mannen, nu med en 
antydan till ˮomsorgˮ om sin fiendes 
andliga väl.

”Gör det som ger dig frid,” fort-
satte Abban i samma ton.

”Då går jag direkt till domaren,” 
sade den kristne och reste sig för att 
gå.

”Var inte så förhastad,” sade Ab-
ban lugnt. ”Låt oss först be, att Gud 
må välsigna din handling.”



34

Och han började Herrens bön. ”. . .och förlåt oss icke våra skulder, 
såsom vi icke förlåta dem som oss skyldiga äro,” sade den gamle högt 
när han kom till den versen.

”Det där är fel, Abba. Så går inte Herrens bön,” rättade den kristne 
honom snabbt.

”Men så är det,” svarade den gamle med fullständig likgiltighet. 
”Eftersom du har beslutat att överlämna din broder till domaren, kom-
mer Silouan inte att be någon annan bön för dig.”

Nyutgivning av Psaltaren enligt Septuaginta

Från Profeten Davids dagar har Psaltaren varit Israels bönbok. Vår 
Herre själv använde Psaltaren och så gjorde också apostlarna (se 

t.ex. Mark 14:26). Därför var det helt naturligt att den första kyrkan 
byggde upp sina gudstjänster kring denna bönbok. Intill denna dag 
�nns det inte en gudstjänst i den Ortodoxa kyrkan som inte består av 
i huvudsak psaltarpsalmer. Man kan säga att Psaltaren är den ortodoxa 
gudstjänstens ramverk, till vilken andra hymner och böner har tillfogats. 
Gång på gång i gudstjänsterna återknytes till Psaltaren, och verser därur 
får bära vittnesmål om festen som �ras. 

2001 utgavs Psaltaren enligt Septuaginta för första gången på svenska. 
Efter att Fader Anders Åkerström arbetat i ca 8 år med översättningar av 
liturgiska texter stod det allt mer klart för honom att man måste ha en 

fungerande översättning av Psaltaren innan 
man kunde ta itu med t.ex. den Gudomliga 
liturgin. Eftersom den grekiska texten på 
många ställen skiljer sig så markant från den 
s.k. masoretiska, på vilken t.ex. 1917 års över-
sättning bygger, blir valet av psaltarpsalmsvers 
ofta gåtfull eller obegriplig om man inte utgår 
från den grekiska texten. 

I år har vi äntligen kunnat göra ett nytryck 
av Psaltaren enligt Septuagainta för Ortodoxt 
gudstjänstbruk och den �nns att köpa i kyr-
kan i Vårberg eller kan beställas via hemsidan.



35

Theodora Skog har insomnat i Herren

Den 19 mars 2025 insomnade 
�eodora Skog, 96 år gam-

mal på ett äldreboende i Spånga 
där hon bott drygt ett år, nära sin 
son. Hon var en av vår församlings 
allra äldsta medlemmar och en god 
medarbetare till Biskop Johannes 
redan när vår församling grundades. 
Hon förblev trogen och hängiven både Biskopen och församlingen 
under alla dessa år. Många församlingsmedlemmar hade �eodora som 
gudmor och hon var själv lärare för ikonmålarkurser. Det var genom 
hennes ikonmålarkurs i Enköping som Moder Philothei, grundaren till 
klostret, kom i kontakt med Ortodoxin och så småningom bestämde 
sig för att konvertera och sedan bli nunna.

Så länge �eodora kunde gå själv med rollator kom hon så ofta hon 
kunde till kyrkan. Under året på äldreboendet åkte Fader Stefanos dit 
och gav henne Nattvarden.

Efter att Biskop Johannes lämnat jordelivet 2020 bad vi �eodora 
att berätta om hur hon först lärde känna Biskop Johannes, vilket vi då 
publicerade i Ortodoxt kyrkoliv 2020 och nu återpublicerar nedan. 
Året var 1964 när Biskop Johannes kom till Sverige och �ck en lägen-
het i Gamla stan i Stockholm.

När jag första gången mötte Biskop Johannes hade han 
precis kommit till Sverige och kunde knappt tala svenska. Han 
försörjde sig genom att måla tavlor på gatan i Gamla stan och 
hade ingenstans att bo. Han �ck då erbjudande att hyra en liten 
etta i en källarvåning på Maria prästgårdsgata vid Mariatorget. 
Jag och min man bodde i samma hus i lägenheten ovanpå. En 
dag hade Johannes fått en vattenläcka i lägenheten och bad oss 
om hjälp på knagglig svenska. Min man var händig och kunde 
hjälpa honom och så började en livslång nära vänskap oss emel-
lan. Johannes brukade sitta barnvakt åt våra barn och senare när 



36

han gift sig med Monica och fått egna barn så satt jag barnvakt 
åt dem. Cecilia ville hellre komma till oss för det var så kalla golv 
i deras källarvåning för henne att krypa på.

Fader Johannes hade blivit präst i den serbisk-ortodoxa kyrkan 
och �rade liturgi i Skeppsholmskyrkan. De hade ingen kör och 
han hade bett sin fru Matushka Monica att vara kör, men hon 
var så blyg, försynt och nervös att Fader Johannes bad mig att 
komma och hjälpa henne. ”Men jag kan inte sjunga!” sade jag. 
”Du kan bara stå där bredvid och röra på munnen så att hon får 
lite stöd och inte känner sig så ensam!” sade Fader Johannes. ”Det 
kan jag väl göra...” sade jag tveksamt. Så jag gick till kyrkan och 
stod där och rörde på munnen bredvid Matushka Monica. Jag 
tänkte att det var väl fånigt att bara röra på munnen, jag kunde 
väl lika gärna försöka sjunga med henne. Jag hade spelat piano 
och min familj var musikalisk så jag följde Matushkas sång och 
började komma till kyrkan varje söndag. Fader Johannes berät-
tade för mig om skillnaden mellan den Ortodoxa kyrkan och den 
protestantiska. Det visade sig att jag bara kunde hålla med honom 
om allting och så upptogs jag också i den Ortodoxa kyrkan.

Fader Johannes hade börjat ge kurser i ikonmålning och han 
bad mig komma och hjälpa honom på kurserna. ”Men jag kan 
ju inte måla!” sade jag. ”Det gör ingenting, du lär dig, du kan 
väl komma ändå ifall det blir mycket folk så kan du hjälpa mig” 
sade Fader Johannes. Så jag gick dit och han gav mig en platta 
som jag skulle måla hela, vilket var grunderingen av ikonen och 
så började jag lära mig när jag hörde honom förklara för de andra 
på kursen.

Jag hade bil då och Fader Johannes ville hitta en kyrka och 
jag körde runt och vi tittade på en massa olika ställen. Jag körde 
också till klostret senare när vi tittade på den tomten med Moder 
Philothei.

Jag kom att stå familjen väldigt nära. Matushka Monica sade 
till mig vid ett tillfälle att hon inte hade någon bättre vän än mig.

2



37

Anastasia Frycklund 
gick på samma ikonmålar-
kurs som Moder Philothei 
(Sonja Wahlund innan hon 
blev nunna) i Enköping i 
början av 1980-talet och 
minns att �eodora bru-
kade läsa högt om något 
helgons liv på kurserna. 
Berättelserna var häm-
tade från �e Prologue from 
Ochrid. �eodora översatte 
själv texterna från engelska. Anastasia skriver: "Vid mitt första målnings-
tillfälle hade �eodora valt att läsa om de två ryska bröderna Heliga 
Boris och Gleb. Berättelsen gjorde ett starkt intryck på mig och den 
förknippades sedan alltid till ikonmålning och �eodora för mig."

Fader Stefanos berättar att det var �eodora som han trä�ade när 
han för första gången kom till kyrkan och hon lärde honom hur man 
beter sig i kyrkan:

På Vesper satt jag med benen i kors och då kom �eodora 
fram och sade på ett ödmjukt och kärleksfullt sätt att man gör 
inte så i kyrkan för då visar man inte respekt för det högsta. Det 
gick in som en spjutspets i mig, men på ett kärleksfullt sätt. Hon 
ville att alla skulle känna sig hemma i kyrkan.                

Hon var alltid tillsammans med Fader Johannes och Matushka 
Monica och var en stark hjälp för Fader Johannes, det vet jag 
för att jag hade mycket kontakt med honom som min andlige 
fader. �eodora fanns nästan alltid i hans närhet och han ringde 
henne ofta. Hon assisterade Fader Johannes på ikonmålarkur-
serna och hade även egna kurser och åkte ända till Småland.                                                                                                                                         
 Hon sade att hon absolut inte kunde sjunga men Fader Johannes 
sade att alla kan sjunga. Så han lärde upp henne och hon sjöng 
tillsammans med Matushka Monica, Cecilia och de andra i kören.

Anastasia, Rosa-Justina, �eodora och So�a
i klostret, augusti 2015



38

�eodora var alltid ordentligt klädd. Hon var helt fantastisk 
och hade sin egen humor. Jag kan inte komma ihåg att hon 
någonsin var arg, gjorde bort sig eller tillrättavisade någon på 
ett dåligt sätt. Hon var alltid sig själv och var alltid ödmjuk och 
kärleksfull. Hon hade stort tålamod med andra människors fel 
och brister.

Vi nunnor åkte för att hälsa på �eodora på äldreboendet somma-
ren 2024. En av sköterskorna visade oss till hennes rum och öppnade 
dörren för oss. Innan �eodora hade sett oss hörde vi henne säga högt 
för sig själv: ”Helige Panteleimon, bed för mig!”. Vi blev mycket rörda 
av att höra henne bedja så för sig själv. Även om hon var lite förvirrad 
och glömsk i slutet av sitt liv kände hon ändå igen oss när vi kom och 
tog emot oss med stor glädje. Bönen som hon odlat hela livet blev 
hennes tröst och till�ykt i livets slutskede. Må Gud ge hennes själ vila 
i Hans Paradis tillsammans med Biskop Johannes och Moder Parthenia 
(Matushka Monica) och må vår Herre belöna henne rikligt för ett långt 
och troget  liv i kyrkans tjänst!

Moder Magdaleni



39

Den andlige fadern och det andliga barnet:
Kärlek och frihet eller dominans och beroende?
Ett tal av Biskop Kyprianos av Oreoi (nuvarande Metropolit Kyprianos av 

Oropos och Fili), hållet vid den andra samlingen för präster och lekmän,

 2/15 november 2012

Jag måste från början erkänna att det som �ck mig 
att vilja diskutera detta ämne inte var den mest 

trevliga sidan av relationen mellan andlig fader 
och andligt barn, utan snarare den obehagliga 
sidan – det så kallade ”andliga faderskapets sjuk-
domar”.

Jag har konstaterat och dokumenterat de faror 
som detta ömsesidiga förhållande medför och jag 
vill inom ramen för mitt pastorala ansvar på ett tydligt 
sätt uppmärksamma både den andlige fadern och det andliga 
barnet på att detta förhållande i den Helige Ande bör förbli precis vad 
det alltid har varit: nämligen en försoningstjänst mellan människan 
och Gud.

Allmänt

1. Vi är vittnen till den stora faran med att denna gåva – denna 
”försoningens tjänst” – förvrängs i sådan utsträckning att den andlige 
fadern förringar sig själv till att bli en vägledare för enbart yttre bete-
ende och en ”regelvaktare”. Det vill säga en väktare och försvarare av 
kanoniska och juridiska förordningar, en härskare och despot, som i 
slutändan förorsakar förstörelsen av sitt andliga barn, en person skapad 
till Guds avbild.

2. Den autentiska ortodoxa traditionen har å andra sidan gett det 
andliga faderskapet en ecklesiologisk karaktär. Biskopen, som en ”sym-
bol av Fadern”, följd av prästerna, de andliga fäderna och mödrarna, 
har alla fått en särskild karisma: den andliga gåvan av andligt faderskap 
eller moderskap. Det vill säga, genom Evangeliet ”föder” de andliga 
barn – som inte är deras, utan Guds – och upplever ”smärtan” av ett 



40

övernaturligt barnafödande, ”tills Kristus formas” i deras hjärtan.
3. Denna andliga gåva, även om den odlas inom kyrkans kanoniska 

gränser, är resultatet av en mystisk ”vigning” inom kyrkans karismatiska 
sfär – den mysteriologiska sfären, det vill säga där den gudomliga nåden 
blir till, växer och föds i hjärtat hos det andliga barnet.

4. Med andra ord har vi inom ortodoxin ett liturgiskt faderskap, som 
är knutet till prästerskapet, men vi har också ett karismatiskt faderskap 
och moderskap, som är en exceptionell gåva från den Gudomlige Trös-
taren. Dessa två typer av faderskap kan sammanfalla och vårt föredrag 
idag handlar först och främst om detta sammanfallande.

5. Inom det karismatiska området ”andligt barnafödande” utför 
den andlige fadern den höga tjänsten att bland annat vara mystagog, 
”brudledsagare”, läkare, terapeut, präst och medarbetare i sitt andliga 
barns resa mot gudomliggörelse, eller kristi�ering.

6. Faderns ”andliga möda” är orubbligt inriktad på ett enda mål: 
att vägleda sitt andliga barn till mognad och frigörelse i Kristus, det 
vill säga till frihet i den Helige Ande.

7. Detta mysteriologiska förhållande innebär ett möte och en 
gemenskap mellan två personer i kärlek och frihet, alltid med fokus 
på Kristi gudamänskliga Person; det vill säga, båda förblir lydiga till 
Kyrkan och Gud.

  Jag vill påminna er om den relevanta läran från Helige Johannes 
Chrysostomos:

I mänskliga termer �nns det en skillnad mellan får och 
herdar, men i förhållande till Kristus är alla får; för både de 
som är herdar och de som är får vaktas av en enda Herde 
i höjden.

 8. För att den andlige fadern och det andliga barnet ska kunna bli 
hela och fullkomliga personer i Kristus, måste de båda ständigt sträva 
efter att fokusera på Kristi person. I relationen mellan dem �nns det 
ingen plats för dominans eller beroende, tvång eller lydnad som ett 
mål i sig. Det �nns inte heller stra� för ”gottgörelsens” skull eller utö-
vande av sin tro som enbart en uppsättning religiösa regler, överföring 



41

av ansvar eller sjuklig självförnekelse. I denna relation �nns det istället 
endast plats för kärlek och frihet.

9. Denna relation är, som ni nu har förstått, förenat med faror för 
båda parter. Det �nns nämligen en risk att den andlige fadern, vare sig 
det beror på okunnighet, omognad eller mänsklig svaghet, kan skada 
sitt andliga barn och vice versa. 

I sådana fall upphör andligt faderskap och andligt sonskap att vara 
autentiska och får följaktligen destruktiva e�ekter på en av dem eller 
båda samtidigt.

10. Därför anser jag det nödvändigt att betona �era speci�ka punk-
ter för båda sidors skydd. Jag vill dock klargöra att jag i första hand 
vänder mig till andliga fäder som tjänar dem som be�nner sig utanför 
ett kloster, nämligen lekmän.

Specifika punkter

1. Kristen kärlek till sin andlige fader är en andlig fråga; det är ett 
mysterium, där vi har en gemenskap mellan personer – inte en känslo-
mässig, psykologisk eller rent rationell gemenskap, utan en existentiell 
sådan.

2. Ett andligt barns kärlek och lydnad till sin andlige fader uttrycks 
som tacksamhet och respekt. Den utgör inte någon personkult eller en 
”pyskologiskt beroende”. Den är snarare en befrielse från det fängelse 
som egenkärleken och det tankesätt utgör som ännu inte blivit helat. 

Det är ett möte och ömsesidig omfamning 
mellan de två personerna mitt i den Heliga 
Treenighetens oskapade ljus.

3. Kärlek och respekt för ens andlige fader 
är upphöjande och ontologiska till sin karak-
tär. Det vill säga, det andliga barnet, som en 
avbild av Gud, upphöjs av sin andlige fader till 
sin Prototyp, den Oskapade Avbilden av Gud, 
som är Kristus själv. Genom att älska och ära 
vår andlige fader, älskar vi och hedrar Kristus.



42

4. Den andlige fadern representerar Kristus och tar platsen som Kristi 
närvaro, det vill säga Kristus verkar i den andlige fadern och genom 
honom blir Kristus närvarande. Därför är kärleken till vår andlige fa-
der kärlek till Kristus, vår Frälsare, som är närvarande genom honom.

5. Lydnad i en anda av kärlek, frihet, respekt och tro till vår andlige 
fader bekämpar som ingenting annat självtillit och tyrannisk egenkärlek. 
Den förmedlar den Heliga Treenighetens nåd och välsignelse och leder 
det andliga barnet till kontemplation av det Oskapade Ljuset.

6. Den andlige fadern måste också ha sin egen andlige fader, eftersom 
hans egen personliga andliga ”födelse” måste komma först och först 
därefter den andliga ”födelsen” av hans andliga barn.

7. Det andliga barnet bör inte förväxla en kärleksfull, andlig relation 
i Kristus med sin andlige fader med idealiserande, dvs. praktiskt taget 
mytologisera sin andlige fader som ett slags ideal. Den andlige fadern 
är också en människa med svagheter. När hans andliga barn upptäcker 
sådana brister och bemöter dem med äkta kärlek, på ett konstruktivt 
och uppbyggande sätt, skyddas de från (andlig) desillusion och sam-
manbrott.

8. Det andliga barnet bör inte söka ”överbeskydd” i form av en 
”superpappa”, på vilken det skulle lägga hela sitt eget ansvar genom 
osund underkastelse, blind lydnad och psykologiskt beroende. I stäl-
let bör han sträva efter att uppleva mysteriet av andligt faderskap och 

sonskap, så att han kan ledas från slavens nivå 
till Guds barns frihet – till andlig adoption.

9. Den andlige fadern bör frukta att han 
förvränger integriteten hos sitt andliga barns 
person genom att omvandla sitt ämbete till 
ett ämbete av dominans – eller till och med 
fullständig dominans – och därigenom bli en 
styresman över samveten och skapa anhängare 
istället för andliga barn.

10. En andlig fader ”föder” ett barn i Kristus, 
hjälper det att odla visdomens och uppmärk-



43

samhetens gåva och stöder och uppmuntrar det tills det blir myndigt. 
Då kan hans andliga barn därefter leva ut sin frihet i en anda av kärlek 
och på ett ansvarsfullt sätt använda de talanger och gåvor som Gud 
har gett det.

11. Den andlige fadern bör inte uppmuntra osunda – eller i alla fall 
överdrivna – uttryck för hängivenhet till hans person (t.ex. underdåniga 
knäfall, långvariga handkyssar, att be om välsignelser för alla vardagliga 
ärenden etc.), eftersom han på detta sätt riskerar att drabbas av den 
andliga sjukdomen narcissism och människocentrerat äldsteämbete.

12. På samma sätt får han inte odla den dödliga sjukdomen av en 
kultliknande anhängarskara, där det under osunda band av lydnad 
döljer sig eftergivenhet, feghet, osäkerhet, ansvarslöshet och fanatism 
hos det andliga barnet. Den andlige fadern, får inte manipulera dessa 
svagheter och inte heller utan urskiljning tränga sig in i alla aspekter 
av sitt andliga barns personliga, familjära och sociala liv. 

13. Den andlige fadern ersätter inte sitt andliga barns tankar och 
sinne, utan agerar snarare terapeutiskt: han vänder sitt andliga barns 
tankar och sinne mot Gud, så att dessa, genom mysterierna och efter-
levnaden av buden, kan bli helade, upplysta och gudomliggjorda, för 
att på rätt sätt kunna orienteras i frihet.

 14. Den andlige fadern får inte glömma att lydnad inte är ett mål 
i sig, utan ett medel och ett andligt verktyg som, när det används 
kristocentriskt och inte antropocentriskt, leder hans andliga barn till 
mognad och frihet och inte till att bli en robot.

15. Den andlige fadern begår en allvarlig synd när han direkt eller 
indirekt uppmuntrar ett sjukligt beroende av sig själv och förtrycker 
sitt andliga barns samvete i den blinda lydnadens namn, medan Kristus 
endast begär av oss en samvetsgrann lydnad, i kärlek och frihet.

16. Den andlige fadern är inte en despot och ångvält som försöker 
skapa trogna kopior av sig själv; snarare uppmuntrar han utvecklingen 
av sitt andliga barns personlighet och gåvor, så att det senare ska kunna 
styra rodret i sitt liv på ett ansvarsfullt sätt.

17. Klosterlivets lydnad till en Geronta och en lekmans lydnad till 



44

sin andlige fader får under inga omständighe-
ter förväxlas. Det �nns en djup mysteriologisk 
skillnad mellan dessa två former av lydnad: 
klosterlivet å ena sidan har förbundit sig till en 
mycket speciell form av lydnad, absolut till sin 
natur, genom löften och med ett bestämt syfte. 
Lekmannen å andra sidan har förbundit sig till 
en allmän form av ”lydnad till Kristus” genom 
dopet och krismeringen.

18. Det band som förenar den andlige fadern och det andliga barnet 
är ett band av ömsesidig kärlek i Kristus. Detta band måste ständigt 
renas från varje känslomässig överdrift och skyddas från allt som kan 
dölja lidelser, både i ordets breda och snäva bemärkelse. Då kan detta 
band utvecklas i en atmosfär av måttfullhet och enkelhet, värdighet 
och allvar, närhet och avstånd.

Avslutande tankar och uppmaningar

1. Låt därför både den andlige fadern och det andliga barnet vara 
försiktiga så att deras välsignade relation inte utvecklas till ett psykolo-
giskt beroende. Det är mycket viktigt att den andlige fadern motiverar 
sitt andliga barn att underkasta varje tanke och rörelse i sitt väsen till 
Kristus, för endast på så sätt kan han bli helad och födas på nytt i 
kärlek och frihet.

2. Den andlige fadern bör se till att han inte ger intryck av att han 
själv utgör en sorts ideologisk eller psykologisk till�yktsort, där hans 
oroliga, upprörda och  rädda andliga barn kan �nna en tillfällig och 
ytlig lättnad. Han måste snarare anstränga sig för att tydligt och efter-
tryckligt framhålla skillnaden mellan den frihet som härrör från den 
Helige Ande och egenkärlekens självpåtagna helvete. Han bör också 
främja en känsla av ansvar och ett ”heligt” mod och uthållighet i od-
landet av andliga gåvor – och allt detta, naturligtvis, med vårt ”möte” 
med Kristus som person i åtanke.

3. Den andlige fadern ska vara noga med att inte glömma att han 
först och främst är underordnad Kyrkan som Jesu Kristi tjänare, där-



45

för utövar han inte någon form av dominans över sitt andliga barn. 
Han bör följaktligen agera med fullständig självförnekelse genom att 
underkasta sig Kyrkans främsta och enda sanna andliga ledare, som är 
den Helige Ande.

4. Låt den andlige fadern alltid se till att ha som handlingsregel den 
store andlige fadern Helige Barsanou�os uppmaning: ”Tvinga inte [ditt 
andliga barns] vilja, utan så snarare hopp; ty vår Herre tvingade ingen, 
utan spred Evangeliet och den som så önskade lyssnade.”

5. Låt den andlige fadern se till att han inte ”lägger beslag på” sitt 
andliga barn. Om det senare gör framsteg i det andliga livet och behöver 
något högre, som den förra inte kan erbjuda honom, bör denne andlige 
fader med kärlek och ödmjukhet leda honom till en mer erfaren andlig 
fader – en bättre ”läkare” eller ”terapeut.”

6. Låt det andliga barnet i sin tur också se till att inte nöja sig med 
sin andlige faders verkliga eller förmodade helighet, skryta om detta och 
förbli sorglös. Snarare bör han sträva, med iver efter att göra sitt bästa [i 
det andliga livet], eftersom varken Gud eller hans andlige fader kommer 
att rädda honom om han inte utövar sin frihet på ett ansvarigt sätt.

En munk besökte en gång den helige Antonius den store och bad 
honom att be för honom. Helgonet svarade: ”Varken jag eller Gud har 
barmhärtighet med dig om du inte själv med iver ber till Gud.”

7. Låt de troende i allmänhet akta sig för att byta från en andlig fader 
till en annan i ett försök (som oftast är förgäves) att �nna en andlig fader 
av ”extraordinär helighet”, som förmodligen skulle ta på sig allt ansvar 
och omedelbart och mirakulöst lösa alla deras problem. Med hjälp av 
en enkel andlig fader som fruktar Gud är det möjligt för de troende – 
samtidigt som de avvisar allt självrättfärdigande – att aktivera gudomlig 
iver, övervinna sin egenkärlek, o�ra sig själva för sin nästa och bli sanna 
”Personer” i kärlek och frihet, mitt i den obeskrivliga strålglansen från 



46

Planer för nya ikonmålningar i Vårberg

Vår Metropolit Kyprianos har uppmanat oss till att måla heliga 
hierarker i altaret bakom det Heliga altarbordet i kyrkan i Heliga 

Konstantin och Helenas kyrka i Vårberg. Två ikonmålande nunnor 
från Heliga Änglarnas kloster i Grekland som besökte Heliga Philo-
theis kloster i somras gav ett förslag på hur ikonmålningarna på väggen 
bakom altaret kunde arrangerats på bästa sätt och tog mått. Ett förslag 
gjordes i Photoshop som kan ses på bilden nedan. Nunnorna har på-
börjat målningarna i klostret i Grekland och ska komma till kyrkan i 
Sverige sommaren 2026 för att klistra upp dem. 

Vi är tacksamma för alla ekonomiska bidrag för att betala nunnorna 
för deras arbete. 

Skicka din gåva via Swish:123 336 7505 eller Pg. 489 94 53-7.



47

Boka gärna in Metropolit Kyprianos 
besök för 2026

4 - 9 mars 
3 - 10 juni

28 september - 5 oktober



Nya väggikonmålningar i klostret


